
Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

ISSN: 2685-1393 (p); ISSN: 2685-1466 (e) 
Publisher: Sekolah Tinggi Teologi Injili dan Kejuruan (STTIK) Kupang 

DOI: 10.37364/jireh.v8i1.597 Available Online at https://ojs-jireh.org/index.php/jireh 

 

 Article History:  

Received: 17 November 2025 

Revised: 09 Februari 2025 

91 
  
Accepted: 10 Februari 2026 
Published: 11 Februari 2026  

  
 

 
Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan 

Kudus Anak  di Gereja Kristen Jawa Dagen Palur Karanganyar 
 
 

Justin Niaga Siman Juntak1*, Yance Z. Rumahuru2, Agusthina Christina Kakiay3 

1-3Institut Agama Kristen Negeri Ambon 
Korespondensi: lurahcendana@gmail.com1 

 
Abstract 
This study aims to examine the formation of social and spiritual values among Generation Z children 
through the practice of Children’s Holy Communion at Gereja Kristen Jawa (GKJ) Dagen Palur 
Karanganyar as a contextual model of faith education. This research employs a qualitative approach. 
The findings reveal that Children’s Holy Communion plays a significant role in shaping both social 
and spiritual values. Socially, children demonstrate increased empathy, patience, care for others, 
discipline, responsibility, and a sense of belonging within family and church communities. Spiritually, 
they experience a deeper understanding of faith, greater appreciation of the symbolic meaning of bread 
and wine, and a growing awareness of their identity as members of the body of Christ. The formation 
of these values occurs through a continuous process that includes pre-communion instruction, active 
participation in worship, and post-communion involvement in church life. These findings indicate 
that Children’s Holy Communion functions not merely as a liturgical ritual, but as a holistic means of 
faith formation that integrates cognitive, affective, social, and spiritual dimensions of Generation Z 
children.  
 

Keywords: children’s holy communion; faith education; generation z; social values; spiritual values  
 
Abstrak 
Penelitian ini bertujuan mengkaji pembentukan nilai sosial dan spiritual anak Generasi Z 
melalui praktik Perjamuan Kudus Anak di Gereja Kristen Jawa (GKJ) Dagen Palur 
Karanganyar sebagai model pendidikan iman kontekstual. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik Perjamuan Kudus Anak 
berperan signifikan dalam membentuk nilai sosial dan spiritual anak. Secara sosial, anak 
menunjukkan perkembangan empati, kesabaran, kepedulian terhadap sesama, kedisiplinan, 
tanggung jawab, dan rasa kebersamaan dalam kehidupan keluarga dan komunitas gereja. 
Secara spiritual, anak mengalami penguatan pemahaman iman, penghayatan makna simbol 
roti dan anggur, serta kesadaran diri sebagai bagian dari tubuh Kristus. Pembentukan nilai 
tersebut tidak terjadi secara instan, melainkan melalui proses yang berkesinambungan, 
meliputi pembinaan pra-perjamuan, partisipasi aktif dalam ibadah, dan keterlibatan anak 
setelah mengikuti Perjamuan Kudus. Temuan ini menegaskan bahwa Perjamuan Kudus 
Anak tidak hanya berfungsi sebagai ritus liturgis, tetapi sebagai sarana formasi iman yang 
holistik, yang mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, sosial, dan spiritual anak Generasi 
Z.  
 

Kata Kunci: generasi z; nilai sosial; nilai spiritual; pendidikan iman; perjamuan kudus anak  

https://ojs-jireh.org/index.php/jireh
mailto:lurahcendana@gmail.com1


Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

92 

 

Pendahuluan 
Dalam penelitian Fuad, Effendi dan Ronaning terungkap bahwa di era digital, terjadi 

perubahan perilaku komunikasi generasi milenial dan generasi Z (Fuad, Effendi, & 
Ronaning, 2021). Perubahan tersebut dapat dilihat dalam kehidupan sehari-hari, seperti 
kurangnya interaksi tatap muka karena kehadiran gawai. Generasi Z merupakan generasi 
yang lahir dalam era digital, di mana teknologi, media sosial, dan informasi yang serba cepat 
menjadi bagian integral dari kehidupan sehari-hari. Dikenal sebagai digital natives, generasi 
ini tumbuh tanpa batas antara dunia nyata dan dunia maya. Menurut Kobstan, Generasi Z 
yang lahir antara tahun 1997 hingga 2012 yang memiliki karakteristik unik: mereka kreatif, 
adaptif, tetapi juga rentan terhadap disorientasi nilai dan krisis spiritual (Kobstan, 2023). 
Jean M. Twenge memperingatkan bahwa penggunaan teknologi yang berlebihan dapat 
memicu penurunan empati, isolasi sosial, serta meningkatnya kecemasan dan depresi di 
kalangan remaja (Twenge, 2017). Kondisi ini menciptakan tantangan serius bagi dunia 
pendidikan, khususnya pendidikan Kristen, dalam membentuk nilai sosial dan spiritual 
generasi muda di tengah budaya digital yang serba instan. 

Pendidikan Kristen tidak hanya bertujuan mentransfer pengetahuan teologis, tetapi 
juga menanamkan nilai-nilai moral dan sosial yang berakar pada kasih Kristus. James K. A. 
Smith menegaskan bahwa manusia dibentuk oleh kebiasaan yang diwujudkan dalam 
praktik hidup sehari-hari, termasuk praktik keagamaan (Smith, 2016). Dengan kata lain, 
iman bukan hanya persoalan keyakinan rasional, tetapi juga hasil dari kebiasaan rohani 
yang berulang dan bermakna. Viktorahardi dalam penelitiannya menemukan bahwa 
keterlibatan aktif dalam komunitas keagamaan berkontribusi besar terhadap kebahagiaan 
dan kesejahteraan moral generasi muda (Viktorahadi, Haq, & Huriani, 2021). Oleh karena 
itu, dalam konteks Gereja Kristen Jawa (GKJ), pendidikan iman perlu dihidupkan melalui 
praktik nyata yang membentuk nilai sosial dan spiritual anak sejak dini. 

Generasi Z punya keterkaitan erat dengan teknologi, kebutuhan bergantung kepada 
internet baik di dunia sosial, pendidikan, pengetahuan akan suatu hal yang membuat 
mereka kaku berkomunikasi di dunia nyata. Hal ini menyebabkan persoalan komunikasi 
dan relasi sosial dalam kehidupan generasi Z terkhusus remaja Kristen di GKJ Dagen Palur, 
sehingga membutuhkan terapi pendidikan iman personal yang menolong generasi ini untuk 
menemukan jati diri sebagai komunitas umat beriman.   Salah satu bentuk pendidikan iman 
berbasis pengalaman yang signifikan di GKJ adalah Perjamuan Kudus Anak. Sakramen ini 
bukan hanya ritual liturgis, tetapi juga sarana pedagogis yang mempertemukan anak 
dengan pengalaman iman konkret. Melalui Perjamuan Kudus Anak, anak-anak belajar 
memahami makna kasih, kebersamaan, tanggung jawab, dan pengorbanan Kristus. Freire 
menegaskan bahwa pendidikan yang membebaskan harus melibatkan peserta didik secara 
aktif agar mereka mampu memahami realitas dan mengambil peran dalam transformasi 
sosial (Anggo, Santoso, Wuriani, & ..., 2023). Dalam konteks ini, anak-anak tidak sekadar 
menjadi penerima pasif sakramen, tetapi subjek aktif dalam pembentukan nilai sosial 
melalui pengalaman iman. 

Di tengah banyak gereja yang masih mempertahankan pendekatan dogmatis 
terhadap sakramen, GKJ Dagen Palur Karanganyar menjadi pelopor dalam menerapkan 
praktik Perjamuan Kudus Anak sejak tahun 2002, jauh sebelum Sinode GKJ mengesahkan 
kebijakan tersebut pada 2018 (Jawa, 2018). Dalam praktiknya, anak-anak didampingi oleh 
orang tua dan guru Sekolah Minggu ketika menerima Perjamuan Kudus, kemudian diajak 
berdialog tentang maknanya dalam kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini bukan hanya 
memperdalam pemahaman teologis, tetapi juga membentuk rasa kebersamaan dan 
tanggung jawab sosial anak terhadap komunitas gereja. Hasil observasi lapangan 
menunjukkan bahwa generasi muda di GKJ Dagen Palur memiliki semangat pelayanan 
tinggi, menghormati generasi lebih tua, serta berani berinovasi dalam kegiatan gerejawi 



Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

93 

 

(Raharjo, 2024). Hal ini membuktikan bahwa nilai sosial dapat tumbuh melalui pendidikan 
iman yang berbasis pengalaman liturgis. 

Namun, fenomena ini tidak berlaku umum. Banyak gereja GKJ lain di Klasis Sala 
masih menunjukkan rendahnya keterlibatan generasi muda. Anak-anak sering kali hanya 
menjadi penonton dalam kehidupan bergereja, sementara liturgi dipandang sebagai ritual 
formal tanpa makna personal. Akibatnya, nilai sosial seperti empati, gotong royong, dan 
tanggung jawab semakin pudar dalam komunitas muda. Padahal, seperti ditegaskan oleh 
Barna Group bahwa generasi Z yang tidak memiliki ruang untuk berpartisipasi aktif dalam 
kegiatan iman cenderung kehilangan arah spiritual dan keterikatan sosial (Group, 2018). 
Karena itu, pendekatan pendidikan Kristen yang lebih kontekstual dan partisipatif sangat 
diperlukan agar gereja tidak hanya menjadi tempat ibadah, tetapi juga ruang pembentukan 
nilai sosial yang hidup. 

Pembentukan nilai sosial generasi Z melalui praktik Perjamuan Kudus Anak 
memiliki urgensi tinggi dalam konteks pendidikan iman masa kini. Nilai sosial yang 
dimaksud dalam penelitian ini mencakup solidaritas, kesetaraan, dan kepedulian terhadap 
sesama yang terbentuk melalui praktik Perjamuan Kudus Anak. Mengacu pada teori fungsi 
sosial agama Emile Durkheim, ritual keagamaan berperan membangun kesadaran kolektif 
dan memperkuat ikatan sosial dalam komunitas. Dalam konteks Generasi Z, yang 
cenderung hidup individualistik dan terfragmentasi oleh ruang digital, praktik Perjamuan 
Kudus Anak memiliki urgensi tinggi sebagai sarana pendidikan iman yang menanamkan 
nilai kebersamaan, inklusivitas, dan tanggung jawab komunal sejak dini. Gereja menghadapi 
tantangan besar untuk menanamkan nilai sosial dalam generasi yang hidup di tengah arus 
individualisme dan budaya instan. Kajian empiris terbaru menunjukkan bahwa pengalaman 
keagamaan memiliki pengaruh signifikan terhadap perkembangan moral dan sosial anak.  
Penelitian Hill dan Woolley dalam jurnal Religions menunjukkan bahwa pendidikan agama 
berbasis pengalaman liturgis berperan penting dalam menanamkan nilai sosial pada anak, 
khususnya kebersamaan, empati, dan kesetaraan dalam komunitas iman (Hill & Woolley, 
2022). Nilai-nilai ini menjadi semakin relevan bagi Generasi Z yang hidup dalam konteks 
individualisme dan relasi sosial yang cenderung terfragmentasi. Temuan tersebut sejalan 
dengan Westerlund yang menegaskan bahwa pendekatan partisipatif dalam pendidikan 
agama memungkinkan anak tidak hanya mengetahui nilai-nilai sosial, tetapi juga 
menghayatinya melalui keterlibatan aktif dalam praktik keagamaan bersama (Westerlund, 
2021). 

Dalam konteks Indonesia, penelitian Wijaya dan Miyanto menyoroti pentingnya 
penciptaan ruang dialog iman yang kontekstual dalam pendidikan gerejawi anak, agar nilai 
kasih Kristus dapat dipahami dan dihayati secara praktis dalam relasi sosial sehari-hari  
(Wijaya & Miyanto, 2022). Penekanan pada pengalaman iman yang konkret ini sejalan 
dengan temuan Mardilah, yang menunjukkan bahwa keterlibatan anak dalam aktivitas 
gereja sejak dini berkontribusi pada pembentukan nilai-nilai sosial seperti kebersamaan, 
solidaritas, dan kepedulian terhadap sesama (Mardilah, 2020). Berdasarkan kerangka 
tersebut, penelitian ini memandang sakramen Perjamuan Kudus Anak sebagai salah satu 
bentuk praktik liturgis gerejawi yang menyediakan ruang pengalaman iman dan partisipasi 
anak secara langsung, sehingga berpotensi menjadi wahana strategis dalam menanamkan 
nilai-nilai sosial Kristen secara kontekstual dan menyeluruh. 

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa penanaman nilai sosial dalam pendidikan 
iman anak efektif ketika dilakukan melalui kolaborasi antara gereja dan keluarga. Kinnaman 
dan Matlock menegaskan bahwa keterlibatan orang tua dalam kehidupan spiritual anak 
berpengaruh signifikan terhadap pembentukan karakter moral dan sosial anak (David 
Kinnaman, Mark Matlock, 2019). Pendekatan ini sejalan dengan konsep faith formation 
partnership yang dikemukakan oleh Anthony dan Arifianto, yaitu kerja sama antara 



Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

94 

 

keluarga dan gereja dalam menumbuhkan iman anak melalui pengalaman iman yang 
dibagikan bersama (Anthony & Arifianto, 2022). 

Dalam konteks GKJ Dagen Palur, kolaborasi tersebut terwujud secara konkret 
melalui praktik Perjamuan Kudus Anak, di mana anak-anak didampingi oleh orang tua saat 
mengikuti sakramen dan kemudian dibimbing oleh guru Sekolah Minggu untuk 
merefleksikan maknanya. Keterlibatan anak dalam praktik ibadah bersama ini, sebagaimana 
ditunjukkan oleh Roberto, berkontribusi pada penguatan identitas keagamaan sekaligus 
pengembangan kemampuan sosial anak (Roberto, 2021). Sejalan dengan pemikiran 
Durkheim tentang fungsi ritual keagamaan dalam membangun solidaritas sosial, Perjamuan 
Kudus Anak dapat dipahami tidak hanya sebagai praktik sakral, tetapi juga sebagai ruang 
kolaboratif pembentukan nilai sosial, di mana anak belajar kebersamaan, kesetiaan, dan 
tanggung jawab dalam komunitas iman. 

Berdasarkan uraian teoritis dan konteks empiris yang telah dipaparkan sebelumnya, 
penelitian ini berangkat dari persoalan mengenai bagaimana praktik Perjamuan Kudus 
Anak di GKJ Dagen Palur Karanganyar dijalankan dan dimaknai dalam kehidupan 
bergereja, serta sejauh mana praktik tersebut berperan dalam pembentukan nilai sosial 
Generasi Z secara nyata. Oleh karena itu, rumusan masalah penelitian ini adalah: bagaimana 
peran praktik Perjamuan Kudus Anak di GKJ Dagen Palur Karanganyar sebagai sarana 
pembentukan nilai sosial Generasi Z dalam kehidupan bergereja sehari-hari? Sejalan dengan 
rumusan masalah tersebut, tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan dan 
menganalisis peran Perjamuan Kudus Anak berdasarkan data empiris yang diperoleh dari 
pengalaman, pandangan, dan praktik nyata yang dialami oleh anak-anak Generasi Z, orang 
tua, guru Sekolah Minggu, dan majelis gereja. Penelitian ini dilaksanakan di GKJ Dagen 
Palur Karanganyar dengan melibatkan 3 anak Generasi Z, 3 orang tua, 3 guru Sekolah 
Minggu, serta 4 majelis gereja sebagai informan penelitian. Dengan demikian, penelitian ini 
berfokus pada praktik aktual Perjamuan Kudus Anak dan implikasinya terhadap 
pembentukan nilai-nilai sosial seperti kebersamaan, solidaritas, dan tanggung jawab dalam 
konteks kehidupan gerejawi setempat. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif 
sebagaimana dikemukakan oleh Sobry dan Hadisaputra (M. Sobry & Prosmala Hadisaputra, 
2020), dengan tujuan menggambarkan secara mendalam praktik kerja sama antara gereja 
dan orang tua dalam mempersiapkan anak mengikuti Perjamuan Kudus Anak di GKJ Dagen 
Palur Karanganyar. Untuk memudahkan pemahaman pembaca, penelitian ini dilaksanakan 
melalui beberapa tahapan sebagai berikut yaitu: Tahap perencanaan penelitian, pada tahap 
ini, peneliti merumuskan fokus penelitian, menyusun pertanyaan wawancara, serta 
menentukan informan penelitian berdasarkan keterlibatan langsung mereka dalam praktik 
Perjamuan Kudus Anak. Tahap pengumpulan data, data utama diperoleh melalui 
wawancara mendalam dengan tiga anak Generasi Z, tiga orang tua, tiga guru Sekolah 
Minggu, dan empat majelis GKJ Dagen Palur. Pemilihan informan dilakukan secara 
purposive, dengan pertimbangan keterlibatan aktif dalam kegiatan Perjamuan Kudus Anak. 
Selain wawancara, peneliti juga melakukan observasi terhadap pelaksanaan Perjamuan 
Kudus Anak serta mengkaji dokumen resmi gereja yang relevan.  

Tahap uji keabsahan data, keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan 
metode, yaitu dengan membandingkan hasil wawancara antar narasumber serta 
mencocokkannya dengan hasil observasi dan dokumen gerejawi. Tahap analisis data, 
analisis data dilakukan secara bertahap melalui proses reduksi data, penyajian data, dan 
penarikan kesimpulan. Pada tahap reduksi, data diseleksi untuk memperoleh informasi 
yang relevan terkait peran gereja dan orang tua dalam mendampingi anak menjelang 



Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

95 

 

Perjamuan Kudus Anak. Data yang telah disaring kemudian disajikan dalam bentuk narasi 
deskriptif yang sistematis, disertai kutipan wawancara sebagai penguat temuan. Tahap 
penarikan kesimpulan dan rekomendasi, berdasarkan hasil analisis, peneliti 
mengidentifikasi pola-pola pendampingan yang berkembang dalam praktik Perjamuan 
Kudus Anak serta merumuskan kesimpulan dan rekomendasi untuk meningkatkan 
efektivitas pembinaan, sehingga anak dan orang tua dapat semakin memahami makna 
spiritual dan sosial dari Perjamuan Kudus Anak (Moleong, 2018). 

 

Hasil dan Pembahasan 
Antusiasme dan Motivasi Mengikuti Kelas Pembinaan Sebelum Perjamuan Kudus 

Berdasarkan tahap pengumpulan data melalui wawancara mendalam dan observasi, 
penelitian ini menemukan bahwa keterlibatan Generasi Z dalam kelas pembinaan sebelum 
Perjamuan Kudus Anak memberikan kontribusi nyata terhadap pembentukan nilai sosial 
dan spiritual. Data wawancara dengan tiga informan anak Generasi Z menunjukkan bahwa 
keikutsertaan mereka dalam pembinaan tidak bersifat pasif, melainkan melibatkan 
partisipasi aktif dalam diskusi, doa, dan refleksi bersama. Dari data wawancara anak, Sdri. 
Nova menjelaskan bahwa melalui pembinaan di Sekolah Minggu ia memahami makna roti 
dan anggur serta terdorong untuk melakukan refleksi diri, seperti memperbaiki perilaku, 
berdoa lebih rutin, dan meminta maaf kepada orang tua (Wawancara Sdri. Nova, 2 Mei 
2025). Temuan ini menunjukkan munculnya nilai tanggung jawab moral dan kesadaran diri, 
yang merupakan bagian dari nilai sosial Kristen. 

Hal serupa tampak dalam pengalaman Sdr. Einar, yang mengungkapkan bahwa 
pembinaan dilakukan selama beberapa minggu dan dilanjutkan dengan diskusi bersama 
orang tua di rumah. Ia bahkan menuliskan refleksi pribadinya dalam catatan harian 
(Wawancara Sdr. Einar, 21 Mei 2025). Data ini menunjukkan terbentuknya nilai reflektivitas, 
kedisiplinan, dan keterlibatan keluarga dalam proses pembinaan iman. Sementara itu, Sdr. 
Adven menekankan bahwa pembinaan disampaikan dengan bahasa sederhana, doa bersama 
guru Sekolah Minggu, serta dukungan keluarga melalui percakapan rohani di rumah 
(Wawancara Sdr. Adven, 20 Mei 2025). Dari temuan ini tampak nilai kebersamaan dan 
empati sebagai hasil pembinaan partisipatif. 

Hasil observasi dan dokumen gereja memperkuat data wawancara tersebut. 
Pembinaan di Sekolah Minggu GKJ Dagen Palur dilaksanakan dengan pendekatan 
partisipatif melalui diskusi kelompok, permainan rohani, latihan doa, dan simulasi liturgi. 
Pendekatan ini memungkinkan anak-anak terlibat secara aktif dalam proses pembelajaran 
iman, sehingga nilai-nilai sosial tidak hanya dipahami secara kognitif, tetapi juga dialami 
secara afektif dan praktis (Roman Ryanto Lumbantobing, Rahel Yohana Marpaung, 2025). 

Dari keseluruhan data empiris tersebut, penelitian ini mengidentifikasi beberapa nilai 
sosial utama yang terbentuk, yaitu kebersamaan, empati, tanggung jawab, disiplin, dan 
solidaritas. Nilai-nilai ini tampak dalam perubahan perilaku anak, seperti lebih tertib, rajin 
berdoa, serta lebih peka terhadap sesama, sebagaimana dikonfirmasi pula oleh wawancara 
dengan orang tua dan guru Sekolah Minggu. Temuan ini sejalan dengan penelitian Anjani 
dan Mashudi yang menegaskan bahwa keterlibatan keluarga memperkuat internalisasi nilai 
iman dalam kehidupan sehari-hari (Anjani & Mashudi, 2024). 

Secara teoretis, temuan empiris tersebut dapat dijelaskan melalui pemikiran Emile 
Durkheim yang memandang pendidikan sebagai proses sosialisasi nilai-nilai kolektif melalui 
keterlibatan aktif dalam komunitas (Fathoni, 2024). Dalam konteks ini, kelas pembinaan 
sebelum Perjamuan Kudus Anak berfungsi sebagai ruang sosialisasi nilai kasih, solidaritas, 
dan tanggung jawab sosial dalam komunitas gereja (Rondo & Mokalu, 2022). 

Dari perspektif perkembangan iman, teori James W. Fowler membantu menjelaskan 
bagaimana anak Generasi Z, yang berada pada tahap Mythic-Literal Faith hingga Synthetic-



Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

96 

 

Conventional Faith, memahami simbol roti dan anggur secara konkret sekaligus 
mengaitkannya dengan identitas iman bersama (Marisa, 2023). Dengan demikian, 
pembinaan partisipatif memungkinkan integrasi aspek kognitif, emosional, dan sosial secara 
holistik. 

 
Partisipasi Aktif dalam Ibadah dan Penerimaan Roti serta Anggur 

Berdasarkan tahap pengumpulan data melalui wawancara mendalam dan observasi 
partisipatif, penelitian ini menemukan bahwa partisipasi aktif Generasi Z dalam ibadah 
Perjamuan Kudus Anak di GKJ Dagen Palur Karanganyar menunjukkan keterlibatan 
spiritual yang disertai pembentukan nilai sosial. Data observasi ibadah menunjukkan bahwa 
anak-anak hadir lebih awal, bersikap tenang, dan mengikuti rangkaian liturgi dengan penuh 
perhatian. Temuan ini diperkuat oleh wawancara dengan majelis, pendeta, dan guru 
Sekolah Minggu. Dari data wawancara informan gerejawi, Bp. Wahyu Tri Yudanto 
menyatakan bahwa anak-anak datang lebih awal dan menunjukkan sikap lebih tertib 
dibanding hari biasa. Meskipun beberapa anak masih tampak bingung, penjelasan 
sederhana dari guru membantu mereka memahami makna roti dan anggur (Wawancara, 6 
Mei 2025). Ibu Eti Handayani menambahkan bahwa anak-anak menunjukkan keseriusan 
dan antusiasme selama ibadah, bahkan menantikan pelaksanaan Perjamuan Kudus 
berikutnya (Wawancara, 19 Mei 2025). Sikap ini menunjukkan munculnya nilai tanggung 
jawab, penghormatan terhadap ibadah, dan rasa memiliki terhadap komunitas jemaat. 

Senada dengan itu, Ibu Sri Wuryani mengungkapkan bahwa anak-anak merasa 
diakui sebagai bagian utuh dari jemaat. Mereka menampilkan perilaku lebih tertib dan fokus 
selama ibadah, terutama ketika memahami makna simbolik roti dan anggur (Wawancara, 19 
Mei 2025). Hasil observasi menunjukkan bahwa pemahaman tersebut berkorelasi dengan 
perubahan perilaku yang lebih tenang dan penuh hormat selama ibadah berlangsung. Dari 
wawancara dengan majelis dan pendeta, Pnt. Sarono Eko menegaskan bahwa keterlibatan 
anak dalam Perjamuan Kudus menumbuhkan rasa bangga dan identitas sebagai anggota 
jemaat, bukan sekadar peserta pasif (Wawancara, 4 Mei 2025). Pnt. Imanuel Sarjono 
menambahkan bahwa karakter Generasi Z yang kritis mendorong mereka untuk aktif 
bertanya dan mencari makna di balik praktik liturgi, sehingga ketika diberikan penjelasan 
kontekstual, partisipasi mereka meningkat secara signifikan (Wawancara, 4 Mei 2025). 
Temuan ini menunjukkan terbentuknya nilai identitas sosial dan kesadaran komunal. Selain 
itu, Pnt. Sumaryanto menyoroti kesinambungan pembinaan iman lintas generasi. Anak-anak 
yang sejak dini mengikuti Perjamuan Kudus kini tumbuh menjadi remaja yang aktif 
melayani dan membimbing adik-adik Sekolah Minggu (Wawancara, 14 Mei 2025). Data ini 
menunjukkan internalisasi nilai tanggung jawab sosial dan kepedulian terhadap sesama 
sebagai dampak jangka panjang pembinaan iman. Pdt. Novembri Choeldahono menegaskan 
bahwa partisipasi anak berkembang dari pasif menjadi aktif seiring pendampingan yang 
konsisten, sehingga Perjamuan Kudus dipahami sebagai ruang pertumbuhan iman, bukan 
sekadar kewajiban ritual (Wawancara, 20 April 2025). 

Temuan empiris tersebut selanjutnya dianalisis menggunakan teori Emile Durkheim 
yang memandang ritual keagamaan sebagai sarana sosialisasi nilai-nilai kolektif dan 
penguatan solidaritas sosial (Sinaga, Rantung, & Naibaho, 2023). Partisipasi aktif anak dalam 
Perjamuan Kudus berfungsi memperbarui kesadaran kolektif jemaat dan menumbuhkan 
rasa memiliki terhadap komunitas iman. Dalam perspektif perkembangan iman James W. 
Fowler, keterlibatan Generasi Z mencerminkan transisi dari tahap Mythic-Literal Faith 
menuju Synthetic-Conventional Faith, di mana iman tidak lagi dipahami sebagai pengalaman 
individual semata, tetapi sebagai identitas bersama komunitas gereja (Simarmata, 2024). 
Dengan demikian, praktik Perjamuan Kudus Anak berfungsi sebagai ruang integratif yang 
menghubungkan dimensi spiritual, sosial, dan komunal. 



Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

97 

 

 
Internalisasi Nilai Iman dalam Perubahan Perilaku Anak 

Bagian ini menyajikan hasil analisis data penelitian yang diperoleh melalui 
wawancara mendalam dengan orang tua anak Generasi Z, guru Sekolah Minggu, serta 
majelis gereja, dan didukung oleh hasil observasi selama pelaksanaan Perjamuan Kudus 
Anak di GKJ Dagen Palur Karanganyar. Data dianalisis melalui tahapan reduksi data, 
penyajian data, dan penarikan kesimpulan, sebagaimana dijelaskan dalam metode 
penelitian. Fokus analisis diarahkan pada perubahan perilaku anak setelah mengikuti 
Perjamuan Kudus Anak sebagai bentuk internalisasi nilai iman dalam kehidupan sehari-
hari. 

Berdasarkan hasil reduksi dan analisis data lapangan, proses internalisasi nilai iman 
dalam diri anak setelah mengikuti Perjamuan Kudus Anak menunjukkan adanya 
transformasi spiritual yang nyata, yang tercermin tidak hanya dalam praktik ibadah, tetapi 
juga dalam sikap sosial, empati, serta tanggung jawab moral. Pengalaman sakramental ini 
tidak dipahami sekadar sebagai ritual liturgis, melainkan sebagai sarana pendidikan iman 
yang membentuk karakter kristiani anak dalam relasi sosialnya. 

Ibu Lely Nurwulan, salah satu orang tua responden, menuturkan bahwa setelah 
mengikuti Perjamuan Kudus, anaknya menunjukkan perubahan perilaku yang signifikan. 
Anak menjadi lebih tenang, sopan, dan peduli terhadap teman-temannya. Ia menyampaikan, 
“Ia lebih sering mengucapkan ‘terima kasih’, ‘maaf’, dan mengingatkan kami untuk tidak 
membicarakan orang lain secara negatif. Ini saya yakini sebagai buah dari pengalaman 
spiritualnya dalam Perjamuan Kudus” (Wawancara, 20 Mei 2025). Kutipan ini 
memperlihatkan bahwa pengalaman spiritual dalam Perjamuan Kudus Anak memunculkan 
kesadaran baru yang berdampak langsung pada perilaku sosial anak. 

Temuan ini selaras dengan pandangan Emile Durkheim yang menegaskan bahwa 
pendidikan agama berfungsi menanamkan nilai kolektif dan membangun solidaritas sosial 
dalam komunitas (Arif, 2020). Dalam konteks Perjamuan Kudus Anak, simbol roti dan 
anggur tidak hanya dimaknai secara teologis, tetapi juga secara moral, yakni sebagai sarana 
pembelajaran tentang kasih, pengendalian diri, dan tanggung jawab terhadap sesama. 

Hal serupa diungkapkan oleh Ibu Tutik (Wawancara, 15 Mei 2025). Ia menyaksikan 
perubahan pada anaknya yang kini lebih sabar, menghargai pendapat orang lain, dan 
bahkan berani menasihati orang tuanya untuk bersikap lebih tenang. Ia mengatakan, “Anak 
saya berkata, ‘Kita harus sabar, seperti Tuhan Yesus sabar sama kita.’ Kalimat itu bukan 
sekadar hafalan, tapi menunjukkan nilai yang tumbuh dalam dirinya.” Ungkapan ini 
menunjukkan bahwa nilai iman yang diterima melalui Perjamuan Kudus telah 
diinternalisasi dan dihidupi secara konkret dalam kehidupan sehari-hari. 

Fenomena tersebut sejalan dengan teori perkembangan iman James W. Fowler, 
khususnya tahap Mythic-Literal Faith, di mana anak memahami simbol iman secara konkret 
dan mengaitkannya dengan makna moral yang jelas. Ketika anak menghubungkan sikap 
sabar dengan keteladanan Yesus, ia sedang mengintegrasikan pengalaman spiritual ke 
dalam tindakan moral yang nyata. Wawancara dengan Ibu Uut Nindya Utami (21 Mei 2025) 
juga menunjukkan pola yang konsisten. Ia menyampaikan bahwa anaknya kini lebih sabar, 
mau mengalah, dan menunjukkan kepedulian dengan membantu teman atau adiknya tanpa 
diminta. Data ini memperkuat temuan bahwa pengalaman sakramental dalam Perjamuan 
Kudus Anak telah menumbuhkan kepekaan sosial dan kepedulian terhadap sesama. 

Menurut Durkheim, perubahan perilaku semacam ini menandakan terbentuknya 
kesamaan moral, yakni kondisi ketika individu menyesuaikan perilaku dengan norma 
komunitas berdasarkan kesadaran internal, bukan karena paksaan eksternal. Dalam konteks 
ini, Perjamuan Kudus Anak berfungsi sebagai medium pembentukan kesadaran moral 
tersebut. 



Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

98 

 

Melalui triangulasi sumber (orang tua, guru Sekolah Minggu, dan majelis gereja) 
serta triangulasi metode (wawancara dan observasi), penelitian ini menemukan tiga faktor 
utama yang menopang proses internalisasi nilai iman pada anak. Pertama, pembinaan pra-
perjamuan, yang membantu anak memahami makna simbol iman melalui cerita, dialog, dan 
pendampingan. Kedua, teladan keluarga, yang memperkuat nilai kasih, pengampunan, dan 
kesabaran dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga, kehidupan komunal gereja, yang 
membentuk rasa memiliki, kebersamaan, dan tanggung jawab sosial dalam komunitas iman. 

Durkheim menegaskan bahwa nilai moral hanya dapat terinternalisasi secara efektif 
apabila dihidupi dalam komunitas. Gereja, sebagai komunitas moral, menjadi ruang sosial 
tempat anak belajar memahami dan menghidupi kasih Kristus secara nyata. Fowler juga 
menekankan bahwa perkembangan iman anak tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial, 
karena interaksi dengan keluarga, guru, dan teman sebaya menjadi media penting untuk 
menguji dan mempraktikkan nilai iman tersebut (Boiliu, 2021). Dengan demikian, 
perubahan perilaku anak setelah mengikuti Perjamuan Kudus Anak merupakan hasil dari 
proses pendidikan iman yang bersifat holistik, yang mencakup aspek kognitif (pemahaman 
simbol iman), afektif (pengalaman rohani), dan konatif (tindakan nyata). Hal ini sejalan 
dengan fungsi sosial agama menurut Durkheim serta teori perkembangan iman Fowler. 

Durkheim menyebut pengalaman religius semacam ini sebagai collective effervescence, 
yaitu pengalaman emosional bersama yang memperkuat solidaritas sosial (Arif, 2020). 
Dalam Perjamuan Kudus Anak, ketika anak-anak menerima roti dan anggur secara bersama-
sama, mereka mengalami kesadaran bahwa mereka adalah bagian dari tubuh Kristus. 
Kesadaran ini mendorong munculnya perilaku yang selaras dengan nilai kasih, 
penghormatan, dan kepedulian terhadap sesama. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Perjamuan Kudus Anak 
di GKJ Dagen Palur Karanganyar berfungsi sebagai wahana pendidikan iman yang efektif, 
baik secara spiritual maupun sosial. Anak-anak tidak hanya mengalami kedekatan dengan 
Tuhan, tetapi juga menunjukkan perkembangan empati, tanggung jawab, dan kesopanan 
dalam relasi sosial mereka. Temuan ini menegaskan bahwa nilai iman yang diterima dalam 
Perjamuan Kudus Anak telah terinternalisasi secara nyata dalam kehidupan anak-anak 
Generasi Z, membentuk pribadi yang beriman sekaligus beradab dalam komunitas gerejawi. 

 
Keterlibatan Setelah Mengikuti Perjamuan Kudus 

Bagian ini menyajikan hasil penelitian lapangan yang diperoleh melalui wawancara 
mendalam dan observasi partisipatif, serta dianalisis melalui tahapan reduksi data, 
penyajian data, dan penarikan kesimpulan, sebagaimana telah dijelaskan pada bagian 
metode penelitian. Fokus analisis diarahkan pada bentuk keterlibatan spiritual dan sosial 
anak Generasi Z setelah mengikuti Perjamuan Kudus Anak di GKJ Dagen Palur 
Karanganyar. Berdasarkan hasil reduksi data wawancara dengan orang tua (Ibu Lely 
Nurwulan, Ibu Tutik, dan Ibu Uut Nindya Utami) serta guru Sekolah Minggu (Bapak 
Wahyu Tri Yudanto, Ibu Eti Handayani, dan Ibu Sri Wuryani), ditemukan bahwa 
pengalaman sakramental dalam Perjamuan Kudus berdampak pada meningkatnya 
keterlibatan anak dalam berbagai bentuk pelayanan gerejawi. Data ini diperkuat melalui 
hasil observasi langsung terhadap aktivitas anak dalam kegiatan ibadah dan pelayanan 
pasca-Perjamuan Kudus. 

Ibu Lely Nurwulan menyampaikan bahwa setelah mengikuti Perjamuan Kudus, 
anaknya menjadi lebih aktif mengikuti latihan pujian dan membantu menyiapkan 
perlengkapan ibadah. Ia menilai bahwa semangat pelayanan tersebut tumbuh dari 
pemahaman anak bahwa iman perlu diwujudkan dalam tindakan nyata (Wawancara, 20 Mei 
2025). Temuan ini menunjukkan adanya perubahan dari sikap partisipatif pasif menuju 
keterlibatan aktif dalam kehidupan bergereja. Dalam perspektif Emile Durkheim (1915), 



Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

99 

 

ritual keagamaan berfungsi membangkitkan perasaan kebersamaan yang memperkuat 
ikatan sosial dan moral komunitas. Dengan demikian, anak yang mengikuti Perjamuan 
Kudus tidak hanya menjalani ritus simbolik, tetapi mengalami keterhubungan emosional 
dengan komunitas iman yang mendorong partisipasi sosial. 

Senada dengan itu, Ibu Tutik menuturkan bahwa anaknya “tidak lagi malu 
melayani” dan bahkan mulai meniru kegiatan Sekolah Minggu di rumah bersama adiknya 
(Wawancara, 15 Mei 2025). Dalam kerangka teori perkembangan iman James W. Fowler, 
temuan ini mencerminkan peralihan dari tahap mythic-literal faith menuju synthetic-
conventional faith, di mana iman mulai dipahami sebagai relasi sosial yang hidup dan 
dihayati bersama komunitas (Marisa, 2023). Anak tidak lagi memandang pelayanan sebagai 
kewajiban, melainkan sebagai wujud kasih dan tanggung jawab iman. 

Hal yang sama diungkapkan oleh Ibu Uut Nindya Utami, yang menyatakan bahwa 
anaknya merasa memiliki “tanggung jawab untuk tidak hanya menjadi peserta, tetapi juga 
pelayan kecil di lingkungannya” (Wawancara, 21 Mei 2025). Dari hasil analisis data, 
pernyataan ini menunjukkan terbentuknya kesadaran moral kolektif, yaitu kondisi ketika 
nilai komunitas gereja telah diinternalisasi dan menjadi bagian dari identitas diri anak. 
Durkheim memaknai perubahan ini sebagai hasil dari pendidikan moral berbasis komunitas, 
di mana individu bertindak selaras dengan nilai bersama secara sadar. 

Temuan tersebut diperkuat melalui triangulasi sumber dengan data dari guru 
Sekolah Minggu. Bapak Wahyu Tri Yudanto mengamati bahwa anak-anak yang telah 
mengikuti Perjamuan Kudus menjadi lebih berani tampil dan menunjukkan kedewasaan 
rohani yang lebih nyata dibandingkan sebelumnya (Wawancara, 6 Mei 2025). Hasil observasi 
juga menunjukkan bahwa anak-anak ini lebih aktif mengambil peran dalam kegiatan ibadah. 
Dalam kerangka Durkheim, pendidikan agama berfungsi membentuk identitas sosial yang 
selaras dengan norma komunitas moral (Arif, 2020). 

Ibu Eti Handayani menambahkan bahwa anak-anak yang telah mengikuti Perjamuan 
Kudus “menjadi lebih percaya diri dan merasa dihargai sebagai bagian penting dari gereja” 
(Wawancara, 19 Mei 2025). Pengakuan sosial ini memperkuat struktur makna iman pada 
tahap synthetic-conventional faith, di mana identitas iman dibentuk melalui relasi sosial dan 
pengakuan komunitas. Ibu Sri Wuryani juga mencatat bahwa keterlibatan anak dalam 
membantu guru Sekolah Minggu menandakan bahwa mereka mulai merasa diakui dan 
memiliki tanggung jawab dalam tubuh Kristus (Wawancara, 19 Mei 2025). 

Berdasarkan penyajian dan pengelompokan data hasil observasi, penelitian ini 
mengidentifikasi empat bentuk utama keterlibatan anak setelah mengikuti Perjamuan 
Kudus. Pertama, keterlibatan dalam pelayanan musik, seperti bergabung dalam paduan 
suara, yang menumbuhkan disiplin dan kebersamaan. Kedua, keterlibatan dalam pelayanan 
sosial, berupa partisipasi dalam kegiatan kasih dan kepedulian, yang memperkuat iman 
sebagai tindakan altruistik. Ketiga, keterlibatan dalam peran liturgis, seperti membaca ayat 
Alkitab atau memimpin doa, yang meningkatkan rasa percaya diri dan tanggung jawab 
rohani. Keempat, keterlibatan dalam pelayanan teknis, seperti membantu menyiapkan 
perlengkapan ibadah, yang menanamkan nilai kerendahan hati dan tanggung jawab. 

Keempat bentuk keterlibatan ini berfungsi sebagai ruang pembelajaran sosial dan 
spiritual, di mana anak memahami gereja bukan hanya sebagai tempat ibadah, tetapi sebagai 
komunitas pembentuk karakter iman. Dalam perspektif Durkheim, hal ini merupakan 
bentuk pendidikan moral komunitas, sedangkan Fowler memandangnya sebagai proses 
pembentukan iman yang hidup melalui relasi sosial dan refleksi pengalaman spiritual. 

Hasil penarikan kesimpulan menunjukkan bahwa keterlibatan anak setelah 
Perjamuan Kudus menandai pergeseran identitas dari sekadar partisipan menuju pelayan. 
Pergeseran ini mencerminkan perkembangan iman yang semakin terintegrasi antara dimensi 
pribadi dan sosial. Durkheim menilai perubahan ini sebagai keberhasilan pendidikan moral 



Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

100 

 

yang menempatkan kepentingan kolektif di atas kepentingan pribadi, sementara Fowler 
melihatnya sebagai indikator kedewasaan iman yang reflektif dan bertanggung jawab. 

Dengan demikian, berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan analisis data secara 
sistematis, dapat disimpulkan bahwa keterlibatan anak setelah mengikuti Perjamuan Kudus 
merupakan indikator keberhasilan pendidikan iman kontekstual. Perjamuan Kudus Anak 
tidak hanya memperkuat relasi spiritual anak dengan Tuhan, tetapi juga menumbuhkan 
semangat pelayanan, tanggung jawab sosial, dan kesadaran diri sebagai bagian dari tubuh 
Kristus. Temuan ini menegaskan fungsi Perjamuan Kudus sebagai proses pendidikan 
spiritual dan sosial yang berkelanjutan dalam pembentukan iman anak Generasi Z. 

 

Implikasi 
 Berdasarkan temuan penelitian mengenai pembentukan nilai sosial Generasi Z 
melalui praktik Perjamuan Kudus Anak di GKJ Dagen Palur Karanganyar, terdapat 
beberapa implikasi praktis yang dapat diterapkan secara langsung dalam pembinaan iman 
anak di gereja dan keluarga. Penelitian ini menunjukkan bahwa Perjamuan Kudus Anak 
tidak hanya berdampak pada pemahaman teologis, tetapi juga efektif membentuk nilai-nilai 
sosial seperti empati, kebersamaan, disiplin, tanggung jawab, dan kepedulian terhadap 
sesama. 

Implikasi praktis pertama adalah penguatan model pembinaan pra-Perjamuan 
Kudus yang partisipatif dan kontekstual. Gereja perlu secara konsisten merancang kelas 
pembinaan yang melibatkan anak secara aktif melalui diskusi, permainan rohani, simulasi 
liturgi, dan refleksi sederhana. Model ini membantu anak memahami makna Perjamuan 
Kudus secara konkret sekaligus menanamkan nilai sosial, seperti belajar mendengarkan, 
bekerja sama, dan menghargai perbedaan. Pembinaan yang bersifat satu arah perlu 
dihindari karena kurang efektif bagi karakter Generasi Z yang cenderung kritis dan 
membutuhkan keterlibatan langsung. 

Implikasi kedua berkaitan dengan perluasan ruang partisipasi anak setelah 
Perjamuan Kudus. Gereja disarankan menyediakan wadah pelayanan yang sesuai usia, 
seperti keterlibatan dalam paduan suara, peran liturgis sederhana, kegiatan pelayanan 
sosial, dan bantuan teknis ibadah. Keterlibatan ini berfungsi sebagai sarana konkret untuk 
menginternalisasi nilai tanggung jawab sosial, kedisiplinan, dan solidaritas jemaat. Dengan 
demikian, anak tidak hanya memahami nilai iman secara kognitif, tetapi juga 
mempraktikkannya dalam kehidupan bergereja. Implikasi ketiga adalah penguatan peran 
keluarga sebagai pendamping iman utama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perubahan 
perilaku sosial anak semakin kuat ketika nilai-nilai yang ditanamkan di gereja dilanjutkan di 
rumah. Oleh karena itu, gereja perlu mendorong orang tua untuk terlibat aktif melalui doa 
bersama, percakapan iman, dan keteladanan hidup sehari-hari. Orang tua dapat membantu 
anak merefleksikan pengalaman Perjamuan Kudus dengan mengaitkannya pada sikap 
saling mengampuni, berbagi, dan menghargai sesama dalam konteks keluarga. 

Implikasi keempat adalah integrasi pendidikan nilai sosial dalam seluruh aktivitas 
gerejawi anak, bukan hanya dalam momen Perjamuan Kudus. Guru Sekolah Minggu dan 
pelayan anak perlu secara sadar mengaitkan setiap kegiatan gereja dengan nilai empati, 
kepedulian, dan kerja sama. Pendekatan ini menjadikan gereja sebagai ruang belajar sosial 
yang berkelanjutan, di mana anak mengalami secara langsung bagaimana iman diwujudkan 
dalam relasi sosial. Secara keseluruhan, implikasi praktis penelitian ini menegaskan bahwa 
pembentukan nilai sosial Generasi Z melalui Perjamuan Kudus Anak memerlukan sinergi 
antara gereja, keluarga, dan komunitas iman. Ketika pembinaan dilakukan secara 
partisipatif, dilanjutkan dengan keterlibatan nyata, dan diperkuat oleh pendampingan 
keluarga, nilai-nilai sosial Kristen tidak hanya diajarkan, tetapi dihidupi secara konkret. 
Dengan demikian, Perjamuan Kudus Anak menjadi sarana strategis dalam membentuk 



Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

101 

 

Generasi Z yang beriman, berkarakter sosial, dan mampu menghadirkan kasih Kristus 
dalam kehidupan sehari-hari. 
 

Kesimpulan 
 Berdasarkan analisis data wawancara, observasi, dan triangulasi sumber, penelitian 
ini menyimpulkan bahwa praktik Perjamuan Kudus Anak di GKJ Dagen Palur Karanganyar 
berperan signifikan dalam pembentukan nilai sosial Generasi Z. Pembentukan nilai tersebut 
tidak terjadi semata melalui keikutsertaan anak dalam ritual sakramental, melainkan melalui 
proses pembinaan iman yang berkelanjutan, mulai dari pembinaan pra-perjamuan, 
partisipasi aktif dalam ibadah, hingga keterlibatan anak dalam kehidupan gerejawi setelah 
Perjamuan Kudus. Data kualitatif menunjukkan bahwa nilai-nilai sosial yang berkembang 
meliputi empati, kesabaran, tanggung jawab, kedisiplinan, kepedulian terhadap sesama, dan 
rasa kebersamaan. Nilai-nilai ini teridentifikasi secara konsisten dari narasi orang tua, guru 
Sekolah Minggu, penatua, serta pengamatan terhadap perubahan perilaku anak dalam 
kehidupan sehari-hari, seperti kemampuan mengendalikan emosi, menghargai orang lain, 
bersikap sopan, dan berani terlibat dalam pelayanan. Proses internalisasi nilai berlangsung 
secara bertahap. Pembinaan pra-perjamuan berfungsi sebagai ruang kognitif dan afektif 
untuk memahami makna simbol roti dan anggur secara kontekstual, sementara partisipasi 
dalam Perjamuan Kudus menghadirkan pengalaman emosional dan komunal yang 
memperkuat kesadaran anak sebagai bagian dari komunitas iman.  
 

Daftar Rujukan 
Anggo, A. Y., Santoso, G., Wuriani, D., & ... (2023). Mengidentifikasi Peluang dan Tantangan 

yang Muncul dari Keragaman Budaya Indonesia Secara Mandiri dan Critical 
Thingking. Jurnal Pendidikan …, 02(04), 310–331. Retrieved from 
https://jupetra.org/index.php/jpt/article/view/630%0Ahttps://jupetra.org/index.
php/jpt/article/download/630/310 

Anjani, R., & Mashudi, E. A. (2024). Keterlibatan Orang Tua Dalam Pendidikan Anak Usia 
Dini Perspektif Orang Tua Dan Guru. Kumarottama: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 
3(2), 110–127. https://doi.org/10.53977/kumarottama.v3i2.1246 

Anthony, J. C. W., & Arifianto, Y. A. (2022). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama 
Kristen pada Anak Remaja dalam Konteks Misiologi. Journal of Learning & Evaluation 
Education, 1(1), 10–18. https://doi.org/10.55967/jlee.v1i1.8 

Arif, A. M. (2020). Perspektif Teori Sosial Emile Durkheim Dalam Sosiologi Pendidikan. 
Moderasi: Jurnal Studi Ilmu Pengetahuan Sosial, 1(2), 1–14. 
https://doi.org/10.24239/moderasi.vol1.iss2.28 

Boiliu, E. R. (2021). Pendidikan Agama Kristen dalam Perspektif Teori Perkembangan Iman 
James W. Fowler. PASCA : Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen, 17(2), 171–180. 
https://doi.org/10.46494/psc.v17i2.146 

David Kinnaman, Mark Matlock, A. H. (2019). Faith for Exiles: 5 Ways for a New Generation to 
Follow Jesus in Digital Babylon. Michigan: Baker Books. 

Fathoni, T. (2024). Konsep Solidaritas Sosial dalam Masyarakat Modern perspektif Émile 
Durkheim The Concept of Social Solidarity in Modern Society: Émile Durkheim’s 
Perspective. JCD ; Journal Of Community Development And Disaster Management, 6(2), 
129–147. https://doi.org/10.37680/jcd.v6i2.6402 

Fuad, S., Effendi, N., & Ronaning, E. (2021). Perubahan Perilaku Komunikasi Generasi Milenial 
dan Generasi Z di Era Digital. 5(1), 69–87. https://doi.org/10.22219/satwika.v5i1.15550 

Group, B. (2018). Gen Z: The Culture, Beliefs and Motivations Shaping the Next Generation. 
California: Barna Group. 

Hill, E., & Woolley, R. (2022). Religious Education and Its Interaction with the Spiritual 



Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 
Vol. 8, No. 1 (2026): 91-102 

Pembentukan Nilai Sosial Generasi Z Melalui Praktik Perjamuan Kudus Anak… (Juntak, dkk) 

102 

 

Dimension of Childhood: Teachers’ Perceptions, Understanding and Aspirations. 
Religions, 13(4). https://doi.org/10.3390/rel13040280 

Jawa, S. G. K. (2018). Tata Gereja dan Tata Laksana Gereja Kristen Jawa Dilengkapi Pedoman-
pedoman Gereja Kristen Jawa. Salatiga: Sinode Gereja Kristen Jawa. Retrieved from 
https://osf.io/f2rwd/download 

Kobstan, H. B. (2023). Generasi Muda di Era Digital. Penggerak, Jurnal, 5(1), 1–33. 
M. Sobry, & Prosmala Hadisaputra, M. P. . (2020). Penelitian kualitatif Penelitian kualitatif. 

In Bandung: PT. Remaja Rosda Karya. Retrieved from 
http://www.academia.edu/download/54257684/Tabrani._ZA_2014-Dasar-
dasar_Metodologi_Penelitian_Kualitatif.pdf 

Mardilah, I. (2020). Pelaksanaan Ibadah dan Sakramen Perjamuan Kudus bersama Anak di GKSBS 
Semuli Jaya Kelompok Sumber Agung: Suatu Tinjauan Kritis terhadap Pemisahan Ruang 
dan Partisipasi Anak dalam Ibadah dan Sakramen Perjamuan Kudus (UKSW). UKSW. 
Retrieved from https://repository.uksw.edu/handle/123456789/20893 

Marisa. (2023). Kajian tentang Tahap perkembangan Iman Synthetic-Conventional James W. 
Fowler. Jurnal Pelayanan Kaum Muda, 1(1), 31–42. 
https://doi.org/10.47901/jpkm.v1i1.556 

Moleong, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif (38th ed.). Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya. 

Raharjo, J. (2024). Wawancara dengan Bp. Joko Raharjo tanggal 25 November 2024, pukul 11.30 
WIB di GKJ dagen Palur. 

Roberto, J. (2021). Faith Formation in a Changing World. 10. Retrieved from 
https://www.lifelongfaith.com/uploads/5/1/6/4/5164069/calgary_schools_presen
tation_handout.pdf 

Roman Ryanto Lumbantobing, Rahel Yohana Marpaung, T. S. (2025). Pendidikan Agama 
Kristen Sebagai Sarana pembinaan Warga Gereja dalam Memperkuat Iman Remaja 
Kristen. Pediaqu: Jurnal Pendidikan Sosial Dan Humaniora, 4(3), 4678–4693. 

Rondo, P. E., & Mokalu, V. R. (2022). Implementasi Psikologi Pendidikan Agama kristen 
Dalam Pendidikan Karakter. Jurnal Pendidikan Agama Kristen, 3(1), 26–43. 

Simarmata, L. (2024). Fungsi Agama Dalam Kehidupan Soasial Manusia. PUTERI HIJAU: 
Jurnal Pendidikan Sejarah, 9(1), 232–243. https://doi.org/10.24114/ph.v9i1.58145 

Sinaga, R. Y., Rantung, D. A., & Naibaho, L. (2023). Relasi Agama dan Budaya Menurut 
Durkheim Sebagai Peran PAK Dewasa dalam Mengkonstruksi Pemahaman Jemaat 
Terhadap Tradisi Mengongkal Holi. Jurnal Teologi Cultivation, 7(2), 126–144. 
https://doi.org/10.46965/jtc.v7i2.2385 

Smith, J. K. A. (2016). You Are What You Love: The Spiritual Power of Habit. Grand Rapids: MI: 
Brazos Press. 

Twenge, J. M. (2017). iGen: Why Today’s Super-Connected Kids Are Growing Up Less Rebellious 
More Tolerant, Less Happy-and Completely Adulthood. New York: Atria Paperback. 

Viktorahadi, B., Haq, M. Z., & Huriani, Y. (2021). Cara Pandang Gereja terhadap Kemiskinan 
dan Pembangunan. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama, 4(2), 155–166. 
https://doi.org/10.15575/hanifiya.v4i2.13961 

Westerlund, K. (2021). “And the Word was made flesh?” – Exploring young people’s 
situated learning in leadership and spirituality in a secular context. Journal of Youth 
and Theology, 20(2), 142–164. https://doi.org/10.1163/24055093-02002006 

Wijaya, M. M., & Miyanto, D. (2022). Implementation of Spiritual Education in Generation Z 
Students. Andragogi: Jurnal Diklat Teknis Pendidikan Dan Keagamaan, 10(2), 195–210. 
https://doi.org/10.36052/andragogi.v10i2.292.  

 


